

### Die Essenz des Nektars der Unsterblichkeit

Das ausführliche Selbsterzeugungs-Sadhāna von Amitāyus

Verfasst von Chankya Rolpai Dorje

Hierin liegt die Praxis für [ein langes] Leben von Amitāyus, in der Tradition von Machig Drubpai Gyalmo (Siddharājñī) mit dem Titel
"Die Essenz des Nektars der Unsterblichkeit".

#### **OM SVASTI**

Respektvoll verneige ich mich vor dem Guru, dem alldurchdringenden Herrn, der die erhabene Weisheit und das Leben aller Überwinder der Drei Zeiten verkörpert.

Hier ist die kurze Essenz der Stufen der Methoden, durch welche diese [Qualitäten] vollendet werden, in einem leicht rezitierbaren Format arrangiert.

Wer wünscht, die tiefgründige Methode zur Ausdehnung des Lebens mithilfe des Beschützers Amitāyus zu praktizieren, soll Zuflucht nehmen, Bodhicitta erzeugen und über die Vier Unermesslichen meditieren.

# Zuflucht

Zusammen mit allen Lebewesen, dem grenzenlosen Raume gleich, nehme ich fortan, bis wir die Essenz

der Erleuchtung erlangt haben werden,

Zuflucht

zu den glorreichen, heiligen Lamas,
wir nehmen Zuflucht
zu den vollendeten Buddha Bhagavans,
wir nehmen Zuflucht
zum heiligen Dharma,
wir nehmen Zuflucht
zum Arya Sangha. (3x)

### Zuflucht und Erleuchtungsgeist

Ich nehme Zuflucht bis zur Erleuchtung zu Buddha, zu Dharma und zur höchsten Gemeinschaft. Durch meine Übung des Gebens und der anderen Vollkommenheiten möge ich Buddha werden zum Wohle aller Wesen. (3x)

### Der besondere Erleuchtungsgeist

Insbesondere muss ich zum Wohl aller fühlenden Wesen, meiner Mütter, rasch, rasch den kostbaren Zustand vollkommener Buddhaschaft erlangen zu diesem Zwecke will ich das Yoga des Beschützers Amitāyus praktizieren.

### Die vier unermeßlichen Gedanken

Mögen alle Wesen glücklich sein und die Ursachen haben für Glück.

Mögen alle Wesen frei sein von Leid und den Ursachen für Leid.

Mögen alle Wesen untrennbar sein von Glück, das frei von Leiden ist.

Mögen alle Wesen in Gleichmut verweilen, ohne einigen nah und anderen fern zu sein.



## Augenblickliche Selbsterzeugung

In einem Augenblick entstehe ich klar und deutlich als Beschützer Amitāyus.

### Einladung des Verdienstfeldes

Vom HRĪḤ in meinem Herzen gehen Lichtstrahlen aus und laden Guru Bhagavan Beschützer Amitāyus zusammen mit den Drei Juwelen in den Raum vor mir ein.

OM APARIMITA AYUR JÑĀNA SAPARĪVARA

**ARGHYAM...** 

...PADYAM...

...PUŞPE...

...DHŪPE...

...ĀLOKE...

...GHANDHE...

...NAIVEDYE...

...ŚABDA...

PRATĪCCHAYE SVĀHĀ.



### Lobpreis

Im unzerstörbaren Zustand des makellosen Dharmakāya erscheinst du aus großem Mitgefühl

mit den fühlenden Wesen in körperlicher Form, mit korallenfarbenem Strahlenglanz und makellosem Licht vor Amitāyus, der unvergleichlich ist, verneige ich mich.

### Mandala Darbringung

Dieses Maṇḍala, mit Düften besprengt, mit Blumen bestreut, Berg Meru, vier Länder, geschmückt von Sonne und Mond, bringe ich als reines Buddhaland dar mögen alle Wesen diesen reinen Bereich genießen.

#### IDAM GURU RATNA MANDALAKAM NIRYATAYĀMI





Vor dem Guru und den Drei kostbaren Juwelen verneige ich mich — bitte gewährt mir die Verwirklichung von unermesslichem Leben!

Aufgrund dieser Bitte löst sich das Verdienstfeld in Licht auf, es verschmilzt mit mir und ich erhalte seinen Segen.

OM SVABHĀVA ŚUDDHAḤ SARVADHARMĀḤ SVABHĀVA ŚUDDHO 'HAM.'

Alles wird Leerheit.ii

Aus dem Zustand der Leerheit entsteht aus PĀM ein Lotus und aus RĀM ein Mondmandala, auf dem sich die Silbe HŪM befindet.

Das HŪM wird zu einem [fünf-] farbigen Vajra, der mit HŪM gekennzeichnet ist.

Von diesem strömen Lichtstrahlen in die zehn Richtungen aus und verwandeln sich vollständig in einen Schutzkreis aus Vajra-Boden, Vajra-Zelt, Vajra-Baldachin und Feuerwall. Außerhalb davon wütet eine fünffarbige Feuersbrunst, welche die zehn Richtungen einhüllt.

#### OM VAJRA RĀKŞA RĀKŞA HŪM PHAT!

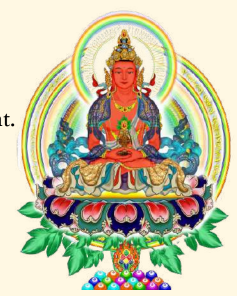
In der Mitte des Schutzkreises befindet sich ein vielfarbiger Lotos und darauf ein ebensolcher Vajra. In seiner Mitte entsteht in einem Augenblick ein göttlicher Palast mit allen [vorzüglichen] Eigenschaften.

In seiner Mitte befindet sich ein Juwelen-Thron, der von Pfauen gestützt wird und auf ihm ein Lotus und eine Mondscheibe.

Darauf erscheint mein eigener Geist als rote Keimsilbe HḤ̄ĪḤ. Von dem HḤ̄ĪḤ gehen Lichtstrahlen aus, die die zwei Funktionen erfüllen.<sup>iii</sup>

Sie kehren zurück und ich verwandle mich vollständig in den Bhagavan Beschützer Amitāyus mit grenzenlosem Leben und erhabener Weisheit.

Mein Körper ist von roter Farbe, wie ein Berg von Korallen, von Strahlenglanz umhüllt gleich zehn Millionen Sonnen, der alle Welten und Wesen in Licht taucht.



Ich habe ein Gesicht und zwei Hände in der Mudra des meditativen Gleichgewichts, mit einer Vase, die mit dem Nektar der Unsterblichkeit angefüllt ist.

Ich trage Seidengewänder und himmlischen Juwelenschmuck, sitze mit den Beinen in Vajrasitzhaltung und bin mit den Haupt- und Nebenmerkmalen geschmückt, klar und strahlend und der Natur nach strahlendes Licht.

An meinem Scheitel ist ein OM, an meiner Kehle ein ÄH und an meinem Herzen ein HŪM.

Vom HŪM in meinem Herzen gehen Lichtstrahlen aus und rufen die Weisheitswesen, die mit den Meditationswesen identisch sind, von ihren natürlichen Aufenthaltsorten herbei.

DZA, HŪM, BAM, HOḤ. Wir werden untrennbar eins.

Noch einmal strahlen Lichtstrahlen aus dem HŪM in meinem Herzen und rufen die ermächtigenden Gottheiten der fünf Linien zusammen mit ihrem Gefolge an.

"Bitte gewährt mir die tatsächliche Ermächtigung."

So gebeten, halten sie mit Nektar gefüllte Vasen in die Höhe und sprechen:

OM SARVA TATHĀGATA ABHIŞEKATA SAMAYA ŚRIYE HŪM

Durch meinen Scheitel gewähren sie mir Ermächtigung mit einem Strom von Nektar-Wasser. Mein ganzer Körper ist erfüllt, ich erfahre große Glückseligkeit.

Alle Makel werden gereinigt, und das überschüssige Wasser auf meinem Scheitel verwandelt sich vollständig in den **Nirmāṇakāya** meines Guru im Aspekt von Amitāyus, der nun mein Haupt krönt.

Segnung der Opfergaben

OM PADMANTAKRIT HŪM PHAT



OM SVABHĀVA ŚUDDHAḤ SARVADHARMĀḤ SVABHĀVA ŚUDDHO 'HAM.

Alles wird Leerheit.

Aus dem Zustand der Leerheit kommen aus KĀMs acht große stattliche Schädelschalen, in denen aus HŪMs Wasser zum Trinken, Wasser zum Waschen, Blumen, Weihrauch, Licht, Düfte, Speisen und Musik entstehen.

Der Natur nach sind sie Leerheit, sie haben den Aspekt der einzelnen Opfergaben und als Objekte des Genusses der sechs Sinne bewirken sie die Erfahrung erhabener, echter Glückseligkeit.

OM ARGHYAM, PADYAM, PUȘPE, DHŪPE, ĀLOKE, GHANDHE, NAIVEDYE, ŚABDA ĀḤ ḤŪM.

Darbringung der äußeren Opfergaben

OM APARIMITA AYUR JÑĀNA SAPARĪVARA ARGHYAM, PADYAM, PUṢPE, DHŪPE, ĀLOKE, GHANDHE, NAIVEDYE, ŚABDA PRATĪCCHAYE SVĀHĀ.



Vor dem Bhagavan Beschützer Amitāyus, dessen mächtiger Körper die Weite des Raumes durchdringt, verneige ich mich mögen alle Makel und Negativitäten bereinigt sein!

### Verschmelzung mit den Objekten der Zuflucht

Lichtstrahlen strahlen aus der Silbe HŪM in meinem Herzen und rufen den Guru Beschützer Amitāyus zusammen mit Gurus, Yidams und den Drei Kostbaren Juwelen mit ihrem Gefolge herbei.

Sie lösen sich in Amitāyus, dem Herrn der Linie auf meinem Scheitel auf, und er erlangt die Natur, die alle drei Objekte der Zuflucht verkörpert, geschmückt mit allen Gewändern eines Sambhogakāya.

### Siebenteiliges Gebet

Respektvoll verneige ich mich mit Körper, Rede und Geist.

Ich bringe alle Arten von äußeren, inneren und geheimen Opfergaben dar.

Ich bekenne alle unheilsamen Handlungen und Gelübdebrüche seit anfangsloser Zeit.

Ich erfreue mich an allen heilsamen Handlungen, die ich selbst und andere angesammelt haben.

Bitte bleibe, ohne in Nirvāṇa einzugehen, solange Saṃsāra besteht,

und drehe das Rad der Lehre für alle Lebewesen.

Ich widme all mein Verdienst der höchsten Erleuchtung — mögen ich und alle Lebewesen schnell den Zustand eines vollkommenen Buddha vollenden.

Mandala Darbringung

Dieses Maṇḍala, mit Düften besprengt, mit Blumen bestreut, Berg Meru, vier Länder, geschmückt von Sonne und Mond, bringe ich als reines Buddhaland dar mögen alle Wesen diesen reinen Bereich genießen.

IDAM GURU RATNA MANDALAKAM NIRYATAYĀMI

Bitte

OM VAJRA AYUSHE SARAHA KARATÉ SHARATÉ HUM PHAT  $(7x)^{iv}$ 

Lobpreis

Im unzerstörbaren Zustand des makellosen Dharmakāya erscheinst du aus großem Mitgefühl mit den fühlenden Wesen in körperlicher Form,

mit korallenfarbenem Strahlenglanz und makellosem Licht — Amitāyus, der unvergleichlich ist, dich bitte ich:

Guru Bhagavan Beschützer Amitāyus, bitte gewähre die Siddhi der Unsterblichkeit, bitte gewähre die Siddhi eines Lebenswissensträgers<sup>v</sup>, bitte gewähre Langlebigkeit wie ein unzerstörbarer Doppel-Vajra.

Du kannst das Mantra entweder mit oder ohne SVĀHĀ sagen.
Du kannst auch SVĀHĀ durch HŪM PHAT ersetzen.
Alternativ kannst du weder SVĀHĀ noch HŪM PHAT verwenden.
Beide Möglichkeiten sind angemessen.

In meinem Herzen auf einem Mondmandala, erscheint eine Silbe HRĪḤ, umgeben von dem Essenz-Mantra und der langem Dhāraṇī.

(Zusätzlich kann man Personen, deren Lebenskraft gestärkt werden soll, auf der Mondscheibe im Herzen visualisieren.)<sup>vi</sup>

Lichtstrahlen strahlen vom Körper des Guru Beschützer Amitāyus auf meinem Scheitel und der Silbe HRĪḤ in der Vase, die er in seinen Händen hält.

Sie breiten sich in die zehn Richtungen aus und rufen alles Leben und alle Verdienste von mir selbst herbei, die von anderen gestohlen wurden, ebenso wie das, was durch Besessenheit durch Geister verloren oder gestohlen wurde.

Es wird in Form von **Vasen und Schädelschalen** herbeigerufen, die mit Nektar gefüllt sind, der sich in der Vase in die Silbe HRĪḤ auflöst und die Vase mit Nektar füllt.

Der Nektar läuft über, tritt durch meinen Scheitel ein und füllt meinen Körper mit Unmengen von Nektar.

Ich erhalte das Wissen unzerstörbaren Lebens und [mein Leben] wird so beständig wie ein Vajra und so stabil wie eine Svastika.













Wieder strahlen Lichtstrahlen von seinem Körper und der Silbe HRĪḤ aus und sammeln die essentielle Wirkkraft der Elemente Erde, Wasser, Feuer, Wind [und Raum] in Form von gelbem, weißem, rotem, grünem [und blauem] Nektar.vii
Er füllt die Vase, läuft über und füllt meinen Körper.
Meine inneren Kräfte der Solidität und Festigkeit (Erde), der Feuchtigkeit und Geschmeidigkeit (Wasser), Ausstrahlung und Glanz (Feuer), Klarheit [und Beweglichkeit] (Wind) [sowie Freiheit und Anhaftungslosigkeit] (Raum) nehmen zu. Ich werde kraftvoll und stark und erhalte die Erkenntnis des unveränderlichen Lebens.





Wieder strahlen Lichtstrahlen von seinem Körper und der Silbe HRĪḤ aus und sammeln alle Macht, Verdienst, Leben, Reichtum und Glück im Aspekt der sieben kostbaren Besitztümer eines Königs und der acht glücksverheißenden Symbole.viii

Sie lösen sich in den Buchstaben HRĪḤ auf, fließen aus der Vase und erfüllen meinen Körper, wodurch meine Kraft und Macht der eines Cakravartin-Königs gleich wird.

Meine Lebensspanne wird wie die von Sonne und Mond, mein Verdienst gleicht dem von Brahmā und Indra, und ich erhalte die Erkenntnis unzerstörbaren Lebens.



Noch einmal strahlen Lichtstrahlen von seinem Körper und der Silbe HRĪḤ aus und rufen alle Qualitäten, Segen und die erleuchteten Aktivitäten des Guru und der Drei Juwelen in Form von Formkörpern, Schriften und Handattributen herbei.

Sie strömen aus der Vase und füllen meinen Körper, wodurch meine degenerierten und gebrochenen Verpflichtungen wiederhergestellt werden, meine guten Qualitäten zunehmen und ich die Realisationen unerschütterlicher Lebenskraft erhalte.

Am Ende jedes [der obigen Absätze] rezitiere das Essenz-Mantra und die Dhāraṇī so oft wie möglich. Alternativ kannst du sie auch kontinuierlich rezitieren und dabei einfach die Visualisierungen ändern.

OM AMARAŅI JĪVANTAYE SVĀHĀ

Die lange Dhārani

OM NAMO BHAGAVATE APARIMITA
AYUR-JÑĀNA-SUVINIŚCITA-TEJO-RĀJĀYA
TATHĀGATĀYA ARHATE SAMYAK SAMBUDDHĀYA |
TADYATHĀ | OM PUŅYE PUŅYE MAHĀ-PUŅYE
APARIMITA-PUŅYE
APARIMITA-PUŅYA-JÑĀNA-SAMBHĀROPACITE |
OM SARVA-SAMSKĀRA-PARIŚUDDHE DHARMATE
GAGANA-SAMUDGATE SVABHĀVA-VIŚUDDHE
MAHĀ-NAYA-PARIVĀRE SVĀHĀ |

Das Hundertsilbenmantra

OM PADMASATTVA SAMAYAM / ANU PALĀYA /
PADMASATTVA TVENUPATIṢṬHA / DRDHO ME BHAVA / SUTOṢYO ME BHAVA / SUPOṢYO ME BHAVA /
ANURAKTU ME BHAVA / SARVA SIDDHIM ME
PRAYACCHA / SARVAKARMASU CA ME / CITTAM
ŚRĪYAM KURU HŪM / HA HA HA HA HOḤ / BHAGAVAN
SARVA TATHĀGATA / PADMA MĀ ME MUÑCA / PADMA
BHAVA MĀḤASAMAYASATTVA ĀḤ HŪM PHÄT (IX)



### Platzierung der Rüstung

Auf meinem Scheitel, meiner Kehle, meinem Herzen, meinem Nabel und meinem geheimen Ort befindet sich jeweils ein Amitāyus in den Farben weiß, rot, blau, gelb und grün sowie sehr kleine Vajras in all meinen Poren ohne Zwischenräume, wodurch ich durch diese Rüstung geschützt bin.



### Meditation der Vollendungsstufe

In der Mitte meines Herzens sind die roten und weißen Tropfen vereint, darin ist mein Vajra-Leben im Aspekt der unzerstörbaren Silbe HŪM, welche die Natur des Beschützers Amitāyus ist.

Konzentriere dich auf diese Weise und halte die Winde zusammen solange es geht. Wenn du fertig bist, bringe Opfergaben und Lobpreisungen

dar und widme deine Verdienste.

Obwohl es noch andere Praktiken der Vollendungsstufe gibt, sollten sie mündlich erlernt werden.

## Äußere Opfergaben darbringen

OM APARIMITA AYUR JÑĀNA SAPARĪVARA ARGHYAM, PADYAM, PUŞPE, DHŪPE, ĀLOKE, GHANDHE, NAIVEDYE, ŚABDA PRATĪCCHAYE SVĀHĀ.

Lobpreis

Vor dem Bhagavan Beschützer Amitāyus, dessen mächtiger Körper die Weite des Raumes durchdringt, verneige ich mich mögen alle Makel und Negativitäten bereinigt sein!





Kraft des Segens der Buddhas und Bodhisattvas und meiner einspitzigen Vollendung von Praxis und Gebeten, mögen wir [und alle, die mit uns verbunden sind], stets von [qualifizierten] Lehrern umsorgt werden, mögen ihre Leben so stabil und grenzenlos wie Amitāyus sein.

Wenn wir die Zeichen eines vorzeitigen Todes sehen, mögen wir den Körper von Amitāyus augenblicklich klar und deutlich vor uns sehen, indem wir den Herrn des Todes zerstören, mögen wir schnell Wissensträger des Lebens werden.

Mögen wir hundert Jahre lang hundert Ernten sehen, möge das Leben lang und frei von Krankheit, voller Glück und Freude sein,

mögen wir definitiv ins Höchste Fahrzeug eintreten, und möge dieses Glück in diesem Augenblick entstehen.

Möge das Leben klar und lang sein wie die Sonne, die niemals sinkt,

und unsere Verdienste sich mehren wie der zunehmende Mond. Mögen wir mit Tapferkeit beschenkt sein, so unermesslich wie die Sterne am Himmel,

und möge unsere Praxis mit dem Glanz der vollkommenen Glückseligkeit und des Glückes gesegnet sein.

### Aus dem Lojong-Gebet von Jamgon Kongtrul

Wer immer eine Verbindung mit mir hat, durch gute oder schlechte Taten, weil ich ihnen Dharma erklärt und sie zu Tugend gemahnt, weil ich ihr Fleisch verzehrt, ihren Joghurt getrunken, oder sie als Reittier verwendet habe, weil sie mir Vertrauen und Respekt, oder Misstrauen und falsche Ansichten entgegenbrachten, weil sie mir Speise und Güter schenkten oder Kritik und Zweifel an mir hatten, weil sie übel von mir dachten. weil sie mich beraubt und geschlagen und mir Schaden zugefügt haben kurz, alle diese Wesen, wenn sie auch nur meine Gestalt erblicken, oder meinen Namen vernehmen, meiner Fehler oder Qualitäten gedenken, wenn sie auch nur ein Windhauch berührt, der aus meiner Richtung weht, mögen all ihre schlechten Taten und Verdunkelungen, die sie seit anfangslosen Zeiten angesammelt haben, ein Ende finden. mögen sie durch den Großen Mitfühlenden in das Reine Land der Freude geleitet werden.

Möge ich immerdar mit Körper, Sprache und Geist und sogar durch meinen Schatten nur das Wohl der Lebewesen bewirken.

Mögen menschliche und nicht-menschliche Wesen, die mit schädlicher Absicht mir nach Leib und Leben trachten, die ersten sein, die Erleuchtung erlangen

Allgemeine Widmung

Durch dieses Verdienst möge ich rasch den Zustand eines Lama-Buddha erlangen und alle Wesen ohne Ausnahme in diesen Zustand führen.

Möge der erhabene, kostbare Erleuchtungsgeist, wo er noch nicht entstanden ist, entstehen und gedeihen und wo er bereits entstanden ist, sich nicht vermindern, sondern stetig zunehmen.

#### Widmung des Autors

Diese nützliche Methode zur Vollendung<sup>ix</sup> des Lebens Ist "Die Essenz des Nektars",

die von Machig Drupai Gyalmo (Siddharājñī, Mandhārāva) stammt

und wurde nach den Anweisungen der Linienlamas zusammengestellt.

Mögen wir durch dieses Verdienst schnell grenzenloses Leben erlangen.

#### Kolophon

Dieser Text zur Vollendung des Lebens in der Tradition von Machig Drupai Gyalmo trägt den Titel "Die Essenz des Nektars der Unsterblichkeit". Seine Komposition wurde aufrichtig und enthusiastisch von dem Gelong Ngawang Rinchen erbeten, der in meiner Nähe lebt. Die Worte dieses Textes wurden von dem Wissenshalter Changkya Rolpai Dorje verfasst und in seiner Gegenwart von U Ray Kelsang Tenzin zusammengestellt.

Englische Übersetzung aus dem Tibetischen: David Gonzales, erschienen bei Dechen Ling Press.

Deutsche Übersetzung aus dem Englischen: Dr. Birgit Schweiberer, 2022.

#### Endnoten

i Übersetzung: Om alle Phänomene sind leer (wörtlich: "rein") von einer Eigennatur, ich bin leer von Eigennatur.

An dieser Stelle sollen zwei Vorgänge miteinander verbunden werden: I. das Bewusstsein soll von einem mittelgradig subtilen in einen sehr subtilen Zustand übergehen und 2. das subtilste Bewusstsein soll die Leerheit (am besten direkt) erkennen.

Dazu führt man eine Visualisierung durch, bei welcher die Umgebung und der Körper mit der Keimsilbe im Herzen verschmelzen und diese sich graduell nach oben hin auflöst, bis nur noch die winzige Spitze der Nadī übrigbleibt. Idealerweise würde der Geist dabei in den Zentralkanal eintreten und es würden die ersten sieben Auflösungsstufen durchlaufen.

Die achte Auflösungsstufe, das Klare Licht, beginnt, wenn die Nāḍī unsichtbar wird und nur noch eine Erscheinung von leerem Raum übrigbleibt. Genau genommen erscheint hier das subtilste Bewusstsein, frei von körperlichen Phänomenen (Form, Farbe etc.). Dieses Bewusstsein muss zusätzlich zu der konventionellen raumgleichen Erscheinung (Freiheit von Form) die letztendliche Natur dieses Bewusstseins erfassen (Leerheit von inhärenter Existenz). Wer sich nicht sicher ist, ob die eigene Wahrnehmung an dieser Stelle wirklich eine Erkenntnis der Leerheit ist, kann an dieser Stelle kurz die Bedeutung der Leerheit durch eine kurze Analyse neu vergegenwärtigen (z. B. "Ich bin nicht inhärent existent, weil ich unter Analyse weder als mein Körper, noch als mein Geist, noch als diese zwei Dinge, noch getrennt davon gefunden werden kann.")

Im Idealfall hat ein Praktizierender sich während des ganzen Auflösungsprozesses die Bedeutung der Leerheit zusammen mit der Auflösung der Form kontinuierlich vergegenwärtigt und ruht jetzt ohne weitere Analyse in der Erkenntnis der Leerheit.

Auf jeden Fall ist das bloße Nicht-Erscheinen von Form allein noch nicht die Bedeutung der Leerheit.

Es ist praktisch, die Worte der Leerheitsformel mit den Stufen der Auflösung zu verbinden.

I. OM — Licht strömt aus dem HUM, Umgebung den Lebewesen werden zu Licht und verschmelzen mit meinem Körper (Das Erdelement löst sich in Wasser auf, Luftspiegelung).

- 2. SVABHĀVA Der Körper verschmilzt mit dem HŪM (Das Wasserelement löst sich in Feuer auf, Rauch).
- 3. ŚUDDHAḤ Das U-Vokalzeichen (ⓐ) und das Kurz-A (ឯ) verschmelzen mit dem 5 (Feuer in Wind, Funken)
- 4. SARVA Das 5 löst sich auf in den Kopfbalken (Wind in Bewusstsein, Flamme)
- 5. DHARMĀḤ Der Kopfbalken löst sich auf in den Halbmond (weiße Erscheinung)
- 6. SVABHĀVA Der Halbmond in das Tigle (rote Vermehrung)
- 7. ŚUDDHO Das Tigle in die Nāḍī (schwarzes Beinahe-Erlangen)
- 8. 'HAM Die Nāḍī in den Raum (klares Licht, das die Leerheit) erfasst. Jedesmal, wenn eine Auflösung stattfindet, kann man die jeweiligen Worte mit der Visualisierung der Auflösung verbinden.

ii Alle Phänomene sind immer in ihrer letztendlichen Natur Leerheit, sie müssen es nicht erst werden. Hier soll jedoch das Bewusstsein von der Wahrnehmung konventioneller Phänomene in den Zustand der Wahrnehmung der letztendlichen Natur, Leerheit, gebracht werden, das heißt, das Bewusstsein wird eine gültige Erkenntnis der endgültigen Realität. An dieser Stelle sollte das Bewusstsein (das Subjekt) Glückseligkeit empfinden und (als Objekt) sollte in diesem Moment nur die Leerheit erscheinen. Dieses glückselige Bewusstsein, das die Leerheit erkennt, zusammen mit seinem subtilen Formaspekt, dem Wind, wird sodann in den beschriebenen Formen hervorgebracht. Dabei erscheinen die Objekte klar und deutlich, gleichzeitig ist man sich weiter ihrer Leerheit (sie sind keine objektiv anwesenden Objekte, sondern geistgeschaffene Erscheinungen) bewusst.

iii Opfergaben an die Buddhas und Reinigung von Lebewesen.

iv Die korrekte Schreibweise des Sanskrit habe ich nicht herausfinden können und daher die Umschrift aus dem Tibetischen so belassen wie sie im Englischen Text wiedergegeben ist.

v Vidhyādhara, Wissensträger, hier jemand, der die Siddhi der Unsterblichkeit erlangt hat.

vi Diese Anweisung ist nicht im Text enthalten, wird aber von Lama Zopa Rinpoche empfohlen und erscheint in einer seiner Übersetzungen der Selbsterzeugung von Amitayus.)

vii Raum und blauer Nektar werden nicht im Sadhana-Text genannt, erscheinen aber in einem Kommentar.

viii Siehe "Sūtra vom Berg der Glückverheißung." Die sieben königlichen Schätze sind: I. das kostbare Rad (prajña, Weisheit), 2. Der kostbare Elefant (smṛti, Vergegenwärtigung), 3. Das kostbare Pferd (viryā, Tatkraft), 4. Der kostbare Minister (prīti, Freude) 5. Der kostbare General (upekṣa, Gleichmut), 6. Die kostbare Königin (samādhi, meditative Festigung), 7. Das kostbare Juwel (praśrabdhi, Gefügigkeit).

Die acht Glückssymbole stehen jeweils für Aspekte des Buddha: I. Für seine Scheitelerhebung: der Glück verheißende Sonnenschirm, 2. Für seinen Körper: das Glück verheißende Siegesbanner. 3. Für seine Rede: die Glück verheißende rechtsdrehende Muschel. 4. Für seinen Geist: der Glück verheißende endlose Knoten. 5. Für seine Augen: die Glück verheißenden goldenen Fische. 6. Für seine Zunge: der Glück verheißende Lotus. 7. Für seine Kehle: die Glück verheißende Vase. 8. Für seine Füße: das Glück verheißende Rad erleuchteter Aktivitäten. Im Sūtra erscheint noch das Juwel für seine Hände, es gehört aber nicht zur Gruppe der acht Glückssymbole.

ix Der Begriff "Vollendung" in diesem Zusammenhang bedeutet nicht "Abschluss", sondern das volle Ausleben der natürlicherweise unendlichen Lebensspanne von Lebewesen, die nur aufgrund von Karma und Verblendung durch Tod und Wiedergeburt beeinträchtigt ist.